
Ongestoord
sterven

Een ruimere kijk op orgaandonatie

Uitgeverij Akasha

Renate Greinert



Inhoud

Voorwoord door Pim van Lommel  7

Voorwoord door Franco Rest, Dortmund  20

Inleiding  24

Een dag als alle andere  28

De begrafenis  50

Ontmoeting op het kerkhof  55

Gebeurtenissen die niet in onze dagelijkse werkelijkheid 
passen maar wel waar zijn  58

Vragen  68

Contact leggen met het transplantatiecentrum  71

Een ontmoeting met prof. dr. Hans Jonas  81

Ik eis opheldering  86

Eerste inzichten vanuit het natuurlijk recht over 
ware naastenliefde  93

Engelse artsen geven in het openbaar kritiek  97

Gevangen in afschuw  110

Hersendood en zijn verstrekkende interpretatie  112

Het vaststellen van de hersendood  118



Onzekerheden bij het vaststellen van de hersendood  122

Het organentekort en hoe de overheid dit denkt op te 
lossen  124

Het belang van de farmaceutische industrie bij 
transplantaties  127

Het afscheid dat nooit kwam  129

Naastenliefde  132

Hoorzittingen en televisie-uitzendingen  139

Afwijzing en acceptatie van de feitelijke waarheid  157

De kerk en orgaandonatie  165

Normen ter beoordeling van transplantatie in 
voorchristelijke culturen  202

Het internationaal sjamanencongres in Mondsee, 
Oostenrijk  207

Een afscheidsritueel  214

De betekenis van het sterven als overgang tussen leven 
en dood  216

Nawoord door prof. dr. Franco Rest, Dortmund  224

Dankbetuiging  238

Voor meer informatie  240



Voorwoord
door Pim van Lommel

cardioloog, auteur van Eindeloos bewustzijn

In dit indringende en zeer persoonlijke boek naar aanleiding

van de meervoudige orgaanuitname bij haar vijftienjarige

zoon Christian, die na een verkeersongeluk hersendood werd

verklaard, worden door Renate Greinert veel vragen over

hersendood en orgaantransplantaties gesteld: Is hersendood

wel dood? Hoe kan iemand dood verklaard worden wanneer

bijna 96 procent van het lichaam nog intact en warm is en

goed lijkt te functioneren? Wat is het verschil tussen coma en

hersendood? Is hersendood het begin van het stervensproces,

dat normaal uren tot dagen kan duren, en wat gebeurt er met

het stervensproces als organen zoals hart en longen worden

verwijderd? Waarom lijkt vaak het belang van orgaan -

ontvangers te prevaleren boven het belang van nog levende,

want stervende, potentiële orgaandonoren?

Op basis van de huidige, gebrekkige en vaak eenzijdige

voorlichting kunnen mensen nauwelijks een goed overwogen

keuze maken over het verlenen van toestemming voor

orgaandonatie, en al helemaal niet als men geacht wordt bij

wijze van spreken het donorformulier maar even in te vullen

op het moment dat een nieuw rijbewijs op het stadhuis wordt

opgehaald. Ook weten mensen over het algemeen meestal

niet het verschil tussen weefseldonatie (bij al enige tijd

overleden patiënten) en ‘postmortale’ orgaandonatie bij de

diagnose hersendood. De werkelijke betekenis van de

diagnose hersendood en de praktische gevolgen van deze

diagnose voor de familie van een hersendood verklaarde

potentiële donor wordt door de meeste mensen bij het

invullen van het donorformulier volstrekt niet overzien.

7



Inleiding

Op 4 februari 1985 raakt mijn zoon Christian bij een

verkeers ongeluk zo zwaar gewond dat hij al op de plaats van

het ongeluk probeert te sterven. Hij wordt echter niet naar

het streekziekenhuis gebracht, maar met de traumahelikopter

naar het universitair medisch centrum gevlogen. Al op de

helikopterlandingsplaats verschijnen de eerste transplantatie -

artsen om naar hem te kijken. Terwijl wij, zijn ouders en onze

kinderen, denken dat men alles in het werk zou stellen om

hem te redden, heeft de transplantatiegeneeskunde een heel

ander doel voor ogen. De transplantatieartsen proberen hem

in leven te houden terwijl zijn hersenen door de zwelling en

de bloedingen het steeds verder laten afweten, om zijn

naderende einde te vertragen om met zijn levende organen

andere mensenlevens te redden.

Slechts van summiere informatie voorzien, onwetend

welke voorwaarden orgaanuitname heeft, hebben wij in

diepste shock en totaal niet in staat om zo’n belangrijke

beslissing te nemen, toestemming gegeven om zijn organen

te verwijderen toen artsen ons vertelden dat onze zoon was

overleden.

In de hoop dat alles alleen maar een nare droom is, dat

het niet Christian is die in de kist ligt, sta ik erop mijn zoon

voor de begrafenis nog eenmaal te zien. Ik was op geen

enkele manier voorbereid op wat ik aan zou treffen. Mijn

zoon zag eruit als een geslachte gans, als mens zo onwaardig,

zo beschadigd.

Op dat moment werd ik wakker met het vreselijke gevoel

dat ik als moeder gefaald had, met een pijn die me sprakeloos

maakte, met een schuld die me de adem benam, met de wens

het gebeurde te begrijpen en weer goed te maken en met de

24



wens dat, als het aan mij ligt zoiets nooit en te nimmer

opnieuw gebeurt.

Intussen is het twintig jaar geleden dat mijn zoon is

overleden. Ik had veel tijd nodig om het onuitsprekelijke in

woorden te vatten, om te begrijpen – haaks staand op de

trend van deze tijd – dat orgaantransplantatie iets

onmenselijks is. Maar mijn eigen begrip was niet voldoende.

Door mijn werk in de actiegroep Kritische Voorlichting over

Orgaantransplantatie (Kritische Aufklärung über Organ -

transplantation, KAO) kom ik tot op de dag van vandaag

steeds mensen tegen die hetzelfde hebben meegemaakt als ik,

die zonder goed te zijn voorgelicht, overgehaald zijn tot

orgaandonatie. De vraag naar organen stijgt, het spel van

leven en dood wordt steeds meer op het scherpst van de

snede gespeeld zonder dat de maatschappij de kans heeft om

te weten wat orgaandonatie nu daadwerkelijk inhoudt. Met

mijn ervaringen wil ik graag een tegenwicht bieden aan de al

veertig jaar durende eenzijdige propagandistische informatie

van de transplantatiegeneeskunde opdat anderen zich aan de

hand van onze belevingen en ervaringen een mening kunnen

vormen, vooruitlopend op de gevolgen die kunnen ontstaan

wanneer je toestemming geeft voor orgaanuitname.

Met de transplantatiegeneeskunde zijn we beland aan het

eind van een weg die we eeuwen geleden al zijn ingeslagen

en waarop de geneeskunde van vandaag zich heeft

ontwikkeld. De afzonderlijke fasen, het anatomische theater,

de proeven op mens en dier die van alle tijden zijn maar

vooral ook tijdens het Derde Rijk zijn uitgevoerd, zijn we

vergeten, we zijn er ons niet van bewust of we hebben het

verdrongen.

Ik heb geleerd dat we sinds de middeleeuwen als gevolg

van milieurampen, de pest en andere epidemieën onze

sterfcultuur aan het verliezen zijn. Dat heeft geresulteerd in

een andere cultuur. Een cultuur die mensen uit randgroepen

als objecten beschouwt en die je om die reden moet, kunt en

25



Hersendood en zijn 
verstrekkende interpretatie

De simpele feiten dat een orgaandonor er levend uitziet, als

een levende wordt behandeld en verzorgd en ook zo

behandeld en verzorgd moet worden opdat hij niet overlijdt,

dat hij in sommige gevallen zelfs gereanimeerd wordt om

bruikbaar te blijven voor donatie, is wat de familie ziet en

wat ze later niet in overeenstemming kunnen brengen met

hun idee over dood. Dit leidt tot enorme verstoringen en zal

op een dag baanbrekende gevolgen hebben, soms pas na tien

jaar, afhankelijk van hoe sterk het verdringingsmechanisme

werkt. Onze ervaring leert dat mannen nog langer verdringen

dan vrouwen. Wie het niet lukt om de bijzonderheden van 

de orgaanuitname onder ogen te zien, zich van zijn

verdringings mechanisme los te maken, wordt misschien wel

ziek en kan vroeg overlijden.

Waar halen de transplantatieartsen het recht vandaan 

om gezonde mensen die door de dood van een dierbare al

genoeg hebben meegemaakt, ook nog eens op te zadelen met

orgaanuitname terwijl ze weten tot welke enorme problemen

dit kan leiden? Mag de transplantatiegeneeskunde potentiële

ontvangers een betere, gezondere kwaliteit van leven

verschaffen ten koste van anderen die hier ziek van worden?

Is het niet cynisch en mensverachtend dat artsen, wetend dat

familieleden door hun toestemming voor orgaanuitname

achteraf ziek kunnen worden, deze familieleden nu

psychische zorg aanbieden nadat ze hen willens en wetens

schade hebben berokkend? Zulke risico’s zijn toch geen spel?

Organen mogen alleen dan worden weggehaald als de

hersendood is vastgesteld. Om de betekenis van hersendood

te begrijpen moet je je grondig laten informeren. De

112



mogelijkheden van de transplantatiegeneeskunde, de

overdracht van organen, weefsel en botten, staat en valt met

de aanvaarding van hersendood als ‘dood’ van een mens.

De hersendood is geen bedenksel van de transplantatie -

geneeskunde, zoals prof. Jonas in 1968 al oordeelde, maar

een gevolg van de verbeterde techniek in de intensieve

geneeskunde en verpleegkunde. Als vroeger de ademhaling

bij patiënten stokte en het hart niet meer klopte, trad de dood

na enkele minuten al in en voltrok deze zich met alle

gevolgen die daarbij hoorden. De persoon werd koud,

verstarde, kreeg een wassen huid en op het lichaam

ontstonden doodsvlekken. Sinds het midden van de

twintigste eeuw werd het door middel van machinale

respiratoren mogelijk comateuze patiënten zolang kunstmatig

te beademen tot ze dit zelf weer konden. Dan werd de patiënt

van de beademing gehaald en herstelde in veel gevallen weer.

Een kleine groep patiënten bleef echter in een onomkeerbaar

coma waarbij hart en bloedsomloop bleven functioneren.

Deze patiënten konden niets meer, zorgden voor hoge kosten,

moesten verpleegd worden, gewassen, gevoed, hielden

bedden bezet en waren een grote belasting voor familie en

ziekenhuispersoneel. Men beschermde hen, omdat ze daar

zelf niet meer toe in staat waren. Het was bij wet verboden

de apparatuur uit te zetten hoewel deze patiënten nooit meer

in het leven zouden terugkeren. Die grens waren ze allang

gepasseerd, de grens waarbij terugkeer naar het leven niet

meer mogelijk was. Midden in het sterven verhinderde de

techniek hen het stervensproces te volbrengen.

In december 1967 lukt het prof. Christian Barnard 

(8-11-1922 – 2-9-2001) in het verre Kaapstad in Zuid-Afrika,

het nog kloppende hart van een jonge onomkeerbaar

comateuze vrouw te verwijderen en in de borst van de Joodse

kruidenier Louis Washkansky te transplanteren. De patiënt

leeft achttien dagen met dit vrouwelijke hart en overlijdt dan

aan een longontsteking. Kort daarna verwijdert Barnard voor

113



de tweede keer een kloppend hart; dit keer van de donkere,

onomkeerbaar comateuze arbeider Clive Haupt. Ontvanger is

de tandarts Philip Blaiberg. Hij leeft daarna nog precies

negentien maanden en vijftien dagen.

Tot 1968 was men al tevreden als een nier van een

overledene meer of minder succesvol kon worden

getransplanteerd, maar nadat Barnard een kloppend hart had

verwijderd, was het hek van de dam. Wereldwijd wilden

chirurgen nu ook levende harten transplanteren.

Nu wordt de herdefiniëring van het onomkeerbaar coma

naar hersendood van dwingend belang opdat artsen zich niet

schuldig maken aan doodslag.

In 1968 worden in het Harvard Medical Report onomkeer -

bare comapatiënten nu als ‘hersendood’ gedefinieerd.

Hiermee verschaft men zich de wettelijke basis om de

apparatuur straffeloos uit te zetten, zodat deze mensen die

door techniek in hun sterven gehinderd werden, hun

stervensproces konden voltooien. Wat dus in eerste instantie

hulp leek te bieden aan deze patiënten om toch te kunnen

sterven, veranderde in een dodelijke val voor diezelfde

patiënten. Omdat de definitie een toestand beschrijft die al

bestaat voordat de apparaten worden uitgezet, neemt de

transplantatiegeneeskunde nu het recht om met deze

patiënten eerst nog iets heel anders te doen alvorens de

apparatuur uit schakelen.

Het lichaam van een ‘hersendode’ leeft nog voor

97 procent, maar de drie bepalende procent die de terugkeer

in het leven mogelijk maakt, is vernietigd. (Zie hiervoor het

artikel ‘Wanneer is iemand dood?’ door Linus Geisler in de

Frankfurter Rundschau van 24 februari 1995.)

Op grond van deze drie procent beweert men dat de patiënt

het menselijke, persoonlijke, het individuele niet meer heeft.

Zojuist nog verpleegd als een stervende patiënt, wordt dezelfde

patiënt nu als overleden, als lijk beschouwd, als human

vegetable (menselijke groente), als kadaver, zoals de Engelsen

114


