Renate Greinert

Ongestoord
sterven

Een ruimere kijk op orgaandonatie

)

Uitgeverij Akasha



Inhoud

Voorwoord door Pim van Lommel 7
Voorwoord door Franco Rest, Dortmund 20
Inleiding 24

Een dag als alle andere 28

De begrafenis 50

Ontmoeting op het kerkhof 55

Gebeurtenissen die niet in onze dagelijkse werkelijkheid
passen maar wel waar zijn 58

Vragen 68

Contact leggen met het transplantatiecentrum 71
Een ontmoeting met prof. dr. Hans Jonas 81

Ik eis opheldering 86

Eerste inzichten vanuit het natuurlijk recht over
ware naastenliefde 93

Engelse artsen geven in het openbaar kritiek 97
Gevangen in afschuw 110
Hersendood en zijn verstrekkende interpretatie 112

Het vaststellen van de hersendood 118



Onzekerheden bij het vaststellen van de hersendood 122

Het organentekort en hoe de overheid dit denkt op te
lossen 124

Het belang van de farmaceutische industrie bij
transplantaties 127

Het afscheid dat nooit kwam 129

Naastenliefde 132

Hoorzittingen en televisie-uitzendingen 139
Afwijzing en acceptatie van de feitelijke waarheid 157
De kerk en orgaandonatie 165

Normen ter beoordeling van transplantatie in
voorchristelijke culturen 202

Het internationaal sjamanencongres in Mondsee,
Oostenrijk 207

Een afscheidsritueel 214

De betekenis van het sterven als overgang tussen leven
en dood 216

Nawoord door prof. dr. Franco Rest, Dortmund 224
Dankbetuiging 238

Voor meer informatie 240



Voorwoord
door Pim van Lommel
cardioloog, auteur van Eindeloos bewustzijn

In dit indringende en zeer persoonlijke boek naar aanleiding
van de meervoudige orgaanuitname bij haar vijftienjarige
zoon Christian, die na een verkeersongeluk hersendood werd
verklaard, worden door Renate Greinert veel vragen over
hersendood en orgaantransplantaties gesteld: Is hersendood
wel dood? Hoe kan iemand dood verklaard worden wanneer
bijna 96 procent van het lichaam nog intact en warm is en
goed lijkt te functioneren? Wat is het verschil tussen coma en
hersendood? Is hersendood het begin van het stervensproces,
dat normaal uren tot dagen kan duren, en wat gebeurt er met
het stervensproces als organen zoals hart en longen worden
verwijderd? Waarom lijkt vaak het belang van orgaan-
ontvangers te prevaleren boven het belang van nog levende,
want stervende, potenti€le orgaandonoren?

Op basis van de huidige, gebrekkige en vaak eenzijdige
voorlichting kunnen mensen nauwelijks een goed overwogen
keuze maken over het verlenen van toestemming voor
orgaandonatie, en al helemaal niet als men geacht wordt bij
wijze van spreken het donorformulier maar even in te vullen
op het moment dat een nieuw rijbewijs op het stadhuis wordt
opgehaald. Ook weten mensen over het algemeen meestal
niet het verschil tussen weefseldonatie (bij al enige tijd
overleden patiénten) en ‘postmortale’ orgaandonatie bij de
diagnose hersendood. De werkelijke betekenis van de
diagnose hersendood en de praktische gevolgen van deze
diagnose voor de familie van een hersendood verklaarde
potentiéle donor wordt door de meeste mensen bij het
invullen van het donorformulier volstrekt niet overzien.



Inleiding

Op 4 februari 1985 raakt mijn zoon Christian bij een
verkeersongeluk zo zwaar gewond dat hij al op de plaats van
het ongeluk probeert te sterven. Hij wordt echter niet naar
het streekziekenhuis gebracht, maar met de traumahelikopter
naar het universitair medisch centrum gevlogen. Al op de
helikopterlandingsplaats verschijnen de eerste transplantatie-
artsen om naar hem te kijken. Terwijl wij, zijn ouders en onze
kinderen, denken dat men alles in het werk zou stellen om
hem te redden, heeft de transplantatiegeneeskunde een heel
ander doel voor ogen. De transplantatieartsen proberen hem
in leven te houden terwijl zijn hersenen door de zwelling en
de bloedingen het steeds verder laten afweten, om zijn
naderende einde te vertragen om met zijn levende organen
andere mensenlevens te redden.

Slechts van summiere informatie voorzien, onwetend
welke voorwaarden orgaanuitname heeft, hebben wij in
diepste shock en totaal niet in staat om zo’n belangrijke
beslissing te nemen, toestemming gegeven om zijn organen
te verwijderen toen artsen ons vertelden dat onze zoon was
overleden.

In de hoop dat alles alleen maar een nare droom is, dat
het niet Christian is die in de kist ligt, sta ik erop mijn zoon
voor de begrafenis nog eenmaal te zien. Ik was op geen
enkele manier voorbereid op wat ik aan zou treffen. Mijn
zoon zag eruit als een geslachte gans, als mens zo onwaardig,
zo beschadigd.

Op dat moment werd ik wakker met het vreselijke gevoel
dat ik als moeder gefaald had, met een pijn die me sprakeloos
maakte, met een schuld die me de adem benam, met de wens
het gebeurde te begrijpen en weer goed te maken en met de

24



wens dat, als het aan mij ligt zoiets nooit en te nimmer
opnieuw gebeurt.

Intussen is het twintig jaar geleden dat mijn zoon is
overleden. Ik had veel tijd nodig om het onuitsprekelijke in
woorden te vatten, om te begrijpen — haaks staand op de
trend van deze tijd — dat orgaantransplantatie iets
onmenselijks is. Maar mijn eigen begrip was niet voldoende.
Door mijn werk in de actiegroep Kritische Voorlichting over
Orgaantransplantatie (Kritische Aufkldrung iiber Organ-
transplantation, KAO) kom ik tot op de dag van vandaag
steeds mensen tegen die hetzelfde hebben meegemaakt als ik,
die zonder goed te zijn voorgelicht, overgehaald zijn tot
orgaandonatie. De vraag naar organen stijgt, het spel van
leven en dood wordt steeds meer op het scherpst van de
snede gespeeld zonder dat de maatschappij de kans heeft om
te weten wat orgaandonatie nu daadwerkelijk inhoudt. Met
mijn ervaringen wil ik graag een tegenwicht bieden aan de al
veertig jaar durende eenzijdige propagandistische informatie
van de transplantatiegeneeskunde opdat anderen zich aan de
hand van onze belevingen en ervaringen een mening kunnen
vormen, vooruitlopend op de gevolgen die kunnen ontstaan
wanneer je toestemming geeft voor orgaanuitname.

Met de transplantatiegeneeskunde zijn we beland aan het
eind van een weg die we eeuwen geleden al zijn ingeslagen
en waarop de geneeskunde van vandaag zich heeft
ontwikkeld. De afzonderlijke fasen, het anatomische theater,
de proeven op mens en dier die van alle tijden zijn maar
vooral ook tijdens het Derde Rijk zijn uitgevoerd, zijn we
vergeten, we zijn er ons niet van bewust of we hebben het
verdrongen.

Ik heb geleerd dat we sinds de middeleeuwen als gevolg
van milieurampen, de pest en andere epidemieén onze
sterfcultuur aan het verliezen zijn. Dat heeft geresulteerd in
een andere cultuur. Een cultuur die mensen uit randgroepen
als objecten beschouwt en die je om die reden moet, kunt en

25



Hersendood en zijn
verstrekkende interpretatie

De simpele feiten dat een orgaandonor er levend uitziet, als
een levende wordt behandeld en verzorgd en ook zo
behandeld en verzorgd moet worden opdat hij niet overlijdt,
dat hij in sommige gevallen zelfs gereanimeerd wordt om
bruikbaar te blijven voor donatie, is wat de familie ziet en
wat ze later niet in overeenstemming kunnen brengen met
hun idee over dood. Dit leidt tot enorme verstoringen en zal
op een dag baanbrekende gevolgen hebben, soms pas na tien
jaar, afhankelijk van hoe sterk het verdringingsmechanisme
werkt. Onze ervaring leert dat mannen nog langer verdringen
dan vrouwen. Wie het niet lukt om de bijzonderheden van
de orgaanuitname onder ogen te zien, zich van zijn
verdringingsmechanisme los te maken, wordt misschien wel
ziek en kan vroeg overlijden.

Waar halen de transplantatieartsen het recht vandaan
om gezonde mensen die door de dood van een dierbare al
genoeg hebben meegemaakt, ook nog eens op te zadelen met
orgaanuitname terwijl ze weten tot welke enorme problemen
dit kan leiden? Mag de transplantatiegeneeskunde potentiéle
ontvangers een betere, gezondere kwaliteit van leven
verschaffen ten koste van anderen die hier ziek van worden?
Is het niet cynisch en mensverachtend dat artsen, wetend dat
familieleden door hun toestemming voor orgaanuitname
achteraf ziek kunnen worden, deze familieleden nu
psychische zorg aanbieden nadat ze hen willens en wetens
schade hebben berokkend? Zulke risico’s zijn toch geen spel?

Organen mogen alleen dan worden weggehaald als de
hersendood is vastgesteld. Om de betekenis van hersendood
te begrijpen moet je je grondig laten informeren. De

112



mogelijkheden van de transplantatiegeneeskunde, de
overdracht van organen, weefsel en botten, staat en valt met
de aanvaarding van hersendood als ‘dood’ van een mens.

De hersendood is geen bedenksel van de transplantatie-
geneeskunde, zoals prof. Jonas in 1968 al oordeelde, maar
een gevolg van de verbeterde techniek in de intensieve
geneeskunde en verpleegkunde. Als vroeger de ademhaling
bij patiénten stokte en het hart niet meer klopte, trad de dood
na enkele minuten al in en voltrok deze zich met alle
gevolgen die daarbij hoorden. De persoon werd koud,
verstarde, kreeg een wassen huid en op het lichaam
ontstonden doodsvlekken. Sinds het midden van de
twintigste eeuw werd het door middel van machinale
respiratoren mogelijk comateuze patiénten zolang kunstmatig
te beademen tot ze dit zelf weer konden. Dan werd de patiént
van de beademing gehaald en herstelde in veel gevallen weer.
Een kleine groep patiénten bleef echter in een onomkeerbaar
coma waarbij hart en bloedsomloop bleven functioneren.
Deze patiénten konden niets meer, zorgden voor hoge kosten,
moesten verpleegd worden, gewassen, gevoed, hielden
bedden bezet en waren een grote belasting voor familie en
ziekenhuispersoneel. Men beschermde hen, omdat ze daar
zelf niet meer toe in staat waren. Het was bij wet verboden
de apparatuur uit te zetten hoewel deze patiénten nooit meer
in het leven zouden terugkeren. Die grens waren ze allang
gepasseerd, de grens waarbij terugkeer naar het leven niet
meer mogelijk was. Midden in het sterven verhinderde de
techniek hen het stervensproces te volbrengen.

In december 1967 lukt het prof. Christian Barnard
(8-11-1922 — 2-9-2001) in het verre Kaapstad in Zuid-Afrika,
het nog kloppende hart van een jonge onomkeerbaar
comateuze vrouw te verwijderen en in de borst van de Joodse
kruidenier Louis Washkansky te transplanteren. De patiént
leeft achttien dagen met dit vrouwelijke hart en overlijdt dan
aan een longontsteking. Kort daarna verwijdert Barnard voor

113



de tweede keer een kloppend hart; dit keer van de donkere,
onomkeerbaar comateuze arbeider Clive Haupt. Ontvanger is
de tandarts Philip Blaiberg. Hij leeft daarna nog precies
negentien maanden en vijftien dagen.

Tot 1968 was men al tevreden als een nier van een
overledene meer of minder succesvol kon worden
getransplanteerd, maar nadat Barnard een kloppend hart had
verwijderd, was het hek van de dam. Wereldwijd wilden
chirurgen nu ook levende harten transplanteren.

Nu wordt de herdefiniéring van het onomkeerbaar coma
naar hersendood van dwingend belang opdat artsen zich niet
schuldig maken aan doodslag.

In 1968 worden in het Harvard Medical Report onomkeer-
bare comapatiénten nu als ‘hersendood’ gedefinieerd.
Hiermee verschaft men zich de wettelijke basis om de
apparatuur straffeloos uit te zetten, zodat deze mensen die
door techniek in hun sterven gehinderd werden, hun
stervensproces konden voltooien. Wat dus in eerste instantie
hulp leek te bieden aan deze patiénten om toch te kunnen
sterven, veranderde in een dodelijke val voor diezelfde
patiénten. Omdat de definitie een toestand beschrijft die al
bestaat voordat de apparaten worden uitgezet, neemt de
transplantatiegeneeskunde nu het recht om met deze
patiénten eerst nog iets heel anders te doen alvorens de
apparatuur uit schakelen.

Het lichaam van een ‘hersendode’ leeft nog voor
97 procent, maar de drie bepalende procent die de terugkeer
in het leven mogelijk maakt, is vernietigd. (Zie hiervoor het
artikel ‘Wanneer is iemand dood?’ door Linus Geisler in de
Frankfurter Rundschau van 24 februari 1995.)

Op grond van deze drie procent beweert men dat de patiént
het menselijke, persoonlijke, het individuele niet meer heeft.
Zojuist nog verpleegd als een stervende patiént, wordt dezelfde
patiént nu als overleden, als lijk beschouwd, als human
vegetable (menselijke groente), als kadaver, zoals de Engelsen

114



